
ОТДЕЛ ВНЕШНИХ ЦЕРКОВНЫХ СВЯЗЕЙ
Московского Патриархата

Митрополит Иларион: Каждый из нас призван
подражать святым в меру своих сил

 

23 июня 2019 года, в Неделю 1-ю по Пятидесятнице, Всех святых, председатель Отдела внешних
церковных связей Московского Патриархата митрополит Волоколамский Иларион совершил
Божественную литургию в московском храме в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих
Радость» на Большой Ордынке. Архипастырю сослужили представитель Патриарха Московского
и всея Руси при Патриархе Антиохийском и всего Востока игумен Арсений (Соколов), клирик
кафедрального собора святителя Николая в Вене иерей Вячеслав Шибанов, клирики храма.

После сугубой ектении иерарх вознес молитву о мире на Украине.

По окончании богослужения митрополит Иларион обратился к верующим со словом проповеди:

«Во имя Отца и Сына и Святаго Духа!

Сегодня мы празднуем память Всех святых. Так установила Церковь, чтобы в первый
воскресный день после праздника Пятидесятницы воспоминались все святые, которые
просияли и в ветхозаветные времена, и после пришествия Господа Иисуса Христа в
разных странах и на разных континентах, в разные эпохи и при разных обстоятельствах.

Мы знаем, что очень условно святые «подразделяются» на разные лики святости. Это
мученики, отдавшие свою жизнь за Христа. Это апостолы, которых Господь Иисус Христос
избрал на служение; в большинстве своем они тоже закончили жизнь мучениками. Это
равноапостольные мужи и жены, подражавшие апостолам в подвиге проповеди об Иисусе
Христе. Это святители – святые, которые имели епископский сан и утверждали Церковь
Божию, защищали ее от ересей своими устными проповедями и письменными трудами. Это
преподобные отцы и матери, которые подвизались в пустынях, монастырях, они стяжали
дары прозорливости, чудотворения и многие другие. Это и благоверные цари, князья и
княгини. Это и блаженные, юродивые Христа ради.  Это все, кто в разные эпохи угодил
Господу Иисусу Христу и явил нам пример святости.



Святые – особое достояние христианской Церкви. Есть в мире немало религий и
религиозных традиций, но ни в одной из них не существует того представления о святости,
которое есть в нашей христианской религии.

Если мы возьмем иудаизм, то увидим, что для иудейской традиции святость – это
непричастность тому, что считается скверной, то есть невкушение определенных видов
пищи, неприкосновение к тому, что считается нечистым, будь то мертвое тело или какое-
нибудь нечистое животное, это нежелание соприкасаться с чем-либо или кем-либо, что
считается нечистым, в том числе с иноплеменниками. Эту ментальность, это представление
о святости мы хорошо знаем из Евангелия на примере книжников, фарисеев, законников.
Оно сохраняется и в современном иудаизме.

Если говорить о мусульманской религии, там есть представление о правильности, но оно
очень сильно отличается от того, что мы понимаем под святостью. Потому что для нас
святость – это такой образ жизни, при котором человек достигает соединения с Богом. И
происходит это не в будущем веке, не после смерти, а здесь, при жизни.

Мы можем привести множество примеров из житий святых, когда они достигали великих и
благодатных даров, потому что еще в сей земной жизни соединялись с Богом.
Преподобный Серафим Саровский – один из величайших русских святых – уже при жизни
настолько приблизился к Нему, что люди видели, как он сиял Божественным светом,
чувствовали неземное благоухание, разливавшееся вокруг, когда преподобный беседовал
с ними. И они понимали, что перед ними не простой человек, а угодник Божий, достигший
особых духовных даров.

А каким образом в христианской Церкви достигается святость? Сказать, что она
достигается при помощи подвигов и усилий, значит упомянуть лишь часть того, что
необходимо. Святость даруется человеку Богом, и человек черпает ее не из собственных
качеств, не из собственного мира, а от Бога. Все мы, когда приходим в храм, когда
причащаемся Тела и Крови Христовых, прикасаемся к этому Источнику святости,
Источнику жизни и впитываем Его в себя. Но в отличие от нас, грешных людей, святые,
принимая, как и мы, в причастии Святых Христовых Таин святость от Бога, сопровождали
это присутствие Божие в себе особыми делами и особыми подвигами: кто-то – подвигом
мученичества, кто-то – подвигом исповедничества, кто-то – подвигом стояния за веру и
борьбы с ересями, кто-то – подвигом молитвы за себя и за весь мир. И каждый из них
прошел до доступного ему предела по тому пути, которым Господь заповедал идти всем
нам.



Все христиане призваны к святости. И неслучайно, читая послания апостола Павла, мы
видим, что он всех христиан называл словом «святые». Это не только те, кто достиг
святости, но и те, кто к ней призван, те, кто идет по пути к ней. Не все доходят до
возможного для них предела этого пути. Предела совершенству нет, как говорили святые
отцы. Пределом совершенства является Сам Бог, и каждый человек может только в свою
меру приблизиться к этому пределу. Тем не менее, каждому из нас этот путь заповедан,
для каждого этот путь открыт.

У каждого крещеного человека есть святой, имя которого он носит. И если мы получили имя
в честь какого-то святого, значит, этому угоднику Божию по мере сил мы должны
подражать в своей жизни. У каждого из нас есть святые, которых мы особенно любим по
той или иной причине – потому ли, что они откликнулись на наши молитвы и помогли нам на
жизненном пути, потому ли, что их образ особенно близок и дорог нам. В меру своих
скромных сил мы призваны подражать этим святым.

Есть святые, которые просияли в древности, а есть те, которые совершали свой жизненный
подвиг в недавнее время, – их дети, внуки и правнуки, может быть, еще живы. Это
многочисленные новомученики и исповедники Церкви Русской; они стали жертвами
гонений и по человеческим меркам претерпели ужасную и трагическую смерть, но подвиг
их воссиял как слава Церкви.

Один из таких святых был священником нашего храма – это священномученик Константин
Любомудров, которого мы поминаем за каждым богослужением. Он, как и многие другие
священники, был расстрелян на Бутовском полигоне. Но мы помним священномученика
Константина и его подвиг, чтим его святую память.

В день Всех святых будем молиться им, а особенно тем угодникам Божиим, кто нам дорог и
близок, а также тем, чьи имена мы носим. Будем в молитве просить, чтобы они помогали
нам идти по пути к святости и совершенству, которым ведет нас Сам Господь Иисус
Христос. Будем молиться Господу, чтобы Он научил нас идти, никуда не сворачивая, по
пути, который всех нас приведет в Царствие Небесное. Аминь».

Служба коммуникации ОВЦС

Источник: https://mospat.ru/ru/news/46276/

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

