é“ ABTEILUNG FUR KIRCHLICHE AUSSENBEZIEHUNGEN
b ’ des Moskauer Patriarchats

Metropolit Antonius von Boryspil und Brovary:
Der Schutz heiliger Statten und der Rechte
der Glaubigen ist eine Form des Bekenntnisses

Der Kommunikationsdienst der Abteilung ftir kirchliche AuBenbeziehungen, 29. Dezember 2025.
Metropolit Antonius von Boryspil und Brovary, Administrator der ukrainisch-orthodoxen Kirche, gab
dem serbischen Portal ,Zhivot Tskve“ (,Leben der Kirche®) ein Interview, in dem er Fragen zur
Situation der kanonischen Kirche in der Ukraine beantwortete.

- Eure Eminenz, ich danke Ihnen fiir lhre Bereitschaft, unserem Portal ein Interview zu geben.
Erste Frage: Wie ist die aktuelle Lage hinsichtlich des drohenden vollstandigen Verbots der
ukrainisch-orthodoxen Kirche und des damit verbundenen Verlusts ihrer Kirchen und ihres
Eigentums?

- Das Verbot der ukrainisch-orthodoxen Kirche schreitet leider weiter voran, und wir sollten nicht
erwarten, dass dieses Thema bald von der Tagesordnung verschwindet, trotz seiner Absurditat und der
Widerspriche zur aktuellen Verfassung der Ukraine, anderen Gesetzen und internationalem Recht. Drei
Anhorungen in diesem Verfahren haben bereits stattgefunden, die nachste ist fur den 24. Februar 2026
angesetzt. Darlber hinaus werden in mehreren Regionen Versuche unternommen, die Aktivitaten der
ukrainisch-orthodoxen Kirche auf lokaler Ebene einzuschranken sowie Kirchen und Klosteranlagen zu
beschlagnahmen und anschlieBend anderen Konfessionen zu Ubertragen.


https://zivotcrkve.rs/blog/mitropolit-antonije-pakanich-odbrana-svetina-i-prava-vernika-je-oblik-ispovednishtva-intervju

Es gibt auch Falle von rechtlichem und administrativem Druck auf unsere Gemeinden in Bezug auf
Eigentum und die Registrierung religiéser Organisationen. Man halt nicht einmal mehr fingierte Treffen
ab, um den ,Ubergang“ zur ,OCU* zu vollziehen, sondern registriert einfach heimlich eine Kirche oder
anderes kirchliches Eigentum auf diese Konfession um. Die neuen ,Eigentimer” wenden sich dann an
unseren Pfarrer und teilen ihm mit, dass die Kirche nicht mehr uns gehort. Unterdessen setzen
staatliche Sicherheitskrafte diese Entscheidung durch. Genau so werden die sogenannten ,freien
Ubergénge* unserer Pfarreien zur ,OCU* durchgefiihrt, von denen die Sprecher dieser Konfession so
begeistert sprechen.

Gleichzeitig muss beachtet werden, dass die Frage eines vollstandigen und allgemeinen Verbots der
ukrainisch-orthodoxen Kirche sowohl rechtlich als auch praktisch duBerst komplex bleibt, da es sich um
eine riesige Religionsgemeinschaft mit Millionen von Glaubigen, Tausenden von Gemeinden, Kléstern
und Geistlichen handelt. Jeder Versuch eines totalen Verbots zieht unweigerlich rechtliche, soziale und
humanitare Konsequenzen nach sich. Die Erfahrung zeigt, dass selbst nach der Besetzung einer Kirche
die Gemeindemitglieder und Priester der ukrainisch-orthodoxen Kirche treu bleiben. Flr die
Gottesdienste sind sie gezwungen, sich in Wohnungen oder anderen geeigneten Rdumlichkeiten zu
versammeln. Leider sind die besetzten Kirchen meist leer, da die Besetzer nie die Absicht hatten, die
Gottesdienste zu besuchen. Fiir sie war es eine politische Aktion: manchmal aus Uberzeugung, haufiger
jedoch aus finanziellen Grinden.

Aus kirchlicher Sicht ist es wichtig, das Wichtigste zu betonen: Die Kirche ist nicht gleichzusetzen mit
Besitz und Gebduden. Kirchen und Kléster sind zwar ein bedeutendes sakrales Gut und ein historisches
Erbe, doch die Kirche selbst lebt vor allem in der Eucharistie, im Glauben und in der Gemeinschaft der
Glaubigen. Die Geschichte kennt viele Beispiele von Kirchen, die ihre Kirchen verloren haben, ohne
jemals aufzuhdren, Kirche zu sein. Gleichzeitig ist die Verteidigung sakraler Gegensténde und der
legitimen Rechte der Glaubigen kein politischer Kampf, sondern ein friedliches, rechtmaBiges und
christliches Bekenntnis. Die Kirche hat solche Zeiten schon erlebt. Deshalb sind die Worte des Apostels
heute besonders relevant: ,Wir sind traurig und doch immer frohlich; wir sind arm und machen doch
viele reich; wir haben nichts und doch besitzen wir alles” (2 Kor 6,10).

Letztlich liegt das Schicksal der Kirche in Gottes Handen, und keine auBeren Widrigkeiten kdnnen den
Leib Christi zerstéren. Angesichts von Prifungen ist die Kirche aufgerufen, nicht zu flirchten, sondern
treu zu bleiben und dem Herrn zu vertrauen, der gesagt hat: ,Ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende
der Welt” (Matthaus 28,20).

- Wir haben wiederholt von der Besetzung ukrainisch-orthodoxer Kirchen durch Anhanger
der vom Patriarchat von Konstantinopel anerkannten ,,Orthodoxen Kirche der Ukraine*
gelesen. Diese Ubergriffe gehen mit Ubergriffen auf Glaubige und der Schandung heiliger
Statten einher. In Tscherkassy beispielsweise wurde der amtierende Bischof bei einem
Angriff beinahe getotet. Hat die ukrainisch-orthodoxe Kirche in dieser ganzen Zeit der
Gesetzlosigkeit irgendein Signal aus Konstantinopel erhalten, dass das Patriarchat die
Besetzungen verurteilt und bereit ist, alles zu unternehmen, um die illegalen Aktionen der
»,OCU“-Anhanger zu stoppen?

- Bislang sind uns keine o6ffentlichen, offiziellen oder eindeutigen Stellungnahmen des Patriarchats von
Konstantinopel bekannt, die die Besetzung ukrainisch-orthodoxer Kirchen, Gewalt gegen Glaubige, die
Schandung heiliger Statten oder Angriffe auf Bischéfe und Geistliche direkt und klar verurteilen. Auch
haben wir keine Aufrufe an die Unterstltzer der OCU vernommen, diese Aktionen unverziglich
einzustellen und die kirchenrechtliche und weltliche Ordnung aufrechtzuerhalten.

Dieses Schweigen wird von unseren Glaubigen als zutiefst schmerzlich und verlockend empfunden, da



Gewalt, Zwang und die Besetzung heiliger Statten im Bewusstsein der Kirche mit dem Geist des
authentischen Christentums unvereinbar sind. Die Kirchenvéter lehrten unmissverstéandlich, dass die
Wahrheit der Kirche nicht durch Gewalt etabliert wird und Gnade nicht durch Gesetzlosigkeit wirken
kann. So schrieb der heilige Johannes Chrysostomus: ,,Die Kirche bedarf keiner Gewalt, denn die
Wabhrheit ist in sich méachtig.”

Es ist wichtig zu betonen, dass die Verantwortung fur konkrete Straftaten in erster Linie bei den Tatern
liegt und dass weder kirchliche noch politische Entscheidungen Schlage, Bedrohungen oder die
Schandung von Kirchen rechtfertigen kbnnen. Schweigen oder das Fehlen einer klaren moralischen
Beurteilung seitens der Kirchenoberen, ungeachtet ihrer Motive, entbindet niemanden von der
personlichen Verantwortung vor Gott.

In dieser Situation wahlte die ukrainisch-orthodoxe Kirche den Weg der Geduld und des Gebets. Sie
begegnete dem Bdsen nicht mit Bésem, sondern bezeugte Christus weiterhin nicht mit Gewalt, sondern
durch Treue - ganz im Sinne des Evangeliums und der Heiligen Vater. Wie der heilige Maximus der
Bekenner sagte: ,Die Wahrheit triumphiert nicht, wenn sie ihren Gegner besiegt, sondern wenn die
Liebe bestehen bleibt.”

- Griechische Medien berichten, dass eine mogliche Losung fiir die Kirchenkrise in der
Ukraine die Vereinigung der ukrainisch-orthodoxen Kirche und der ,,OCU“ sein kdnnte. Wie
realistisch ist dieses Szenario?

- ,Wir alle sind zutiefst bestlrzt und leiden unter der Spaltung der orthodoxen Gesellschaft in unserem
Land. Das kirchliche Leben hat jedoch seine eigenen Gesetze, die bei der Lésung aller auftretenden
Probleme im Vordergrund stehen mussen. Der Versuch, die Frage der Vereinigung zwischen der
Ukrainischen Orthodoxen Kirche und der ,OCU* zu erértern, erfordert einen Ansatz, der weniger
politisch oder rational, sondern vor allem kirchlich, kanonisch und spirituell ist.”

In der orthodoxen Theologie und kirchlichen Praxis ist die Vereinigung der Kirchen kein administrativer
Akt oder eine Verschmelzung von Strukturen, sondern vielmehr die Herausbildung einer wahren Einheit
im Geist und in der Wahrheit, basierend auf der Gemeinschaft in den heiligen Sakramenten, der
Anerkennung kanonischer Grundlagen und der gegenseitigen Liebe in Christus.

Bei der Beantwortung dieser Frage ist es wichtig, sofort die korrekte kirchliche Perspektive darzulegen,
da in sakularen und sogar kirchlichen 6ffentlichen Diskussionen oft Konzepte verwechselt werden, die
im orthodoxen Denken grundlegend verschieden sind. In der Orthodoxie ist die Vereinigung nur durch
die Wiederherstellung der kanonischen und eucharistischen Einheit moglich, nicht durch einen
Kompromiss zwischen religiésen Strukturen oder eine administrative Fusion von Organisationen. Die
Kirche ist kein Vertragsverhaltnis, sondern der Leib Christi, der durch die Gnade des Heiligen Geistes
lebt. Daher muss Folgendes klargestellt werden: Vereinigung ist nur auf kanonischer Grundlage
maoglich. Die Kirchengeschichte bezeugt, dass jede echte Wiedervereinigung durch die Rickkehr zur
kanonischen Gemeinschaft, die Wiederherstellung der apostolischen Sukzession und die BuB3e fur
kirchliche Spaltungen und Verfehlungen erfolgte. Ohne dies kdnnen wir nur von einer auBBerlichen
Ubereinkunft sprechen, nicht von kirchlicher Einheit.

Aus kirchenrechtlicher Sicht entstand die ,OCU* auBerhalb der kanonischen Ordnung, ohne legitime
apostolische Sukzession und auf der Grundlage zuvor verurteilter schismatischer Strukturen. Ich
mochte nochmals betonen, dass die sogenannte ,,Ukrainische Orthodoxe Kirche des Kiewer
Patriarchats® und die ,Ukrainische Autokephale Kirche®, die sich zur ,OCU* vereinigten, bis 2018 von
allen orthodoxen Ortskirchen, einschlieBlich des Patriarchats von Konstantinopel, als schismatisch
betrachtet wurden. Es wurden keine MaBnahmen ergriffen, die dem Geist und der Tradition der



Ruackfuhrung von Schismatikern in die Kirche entsprochen hatten und die das kirchenrechtliche Gebot
erflillten. Stattdessen wurde das Schisma legalisiert, nicht geheilt. Daher ist die Rede von einer
,Vereinigung der beiden Kirchen“ im streng orthodoxen Sinne unzutreffend, da die Kirche sich nicht mit
etwas vereinigen kann, das nicht zu ihrem kanonischen und sakramentalen Wesen gehort.

Die Art und Weise, wie die Vereinigung in den Medien mitunter diskutiert wird - als Kompromiss oder
gegenseitige Anerkennung ohne kanonische Lésung -, ist fur die Orthodoxe Kirche daher weder tragbar
noch annehmbar. Sie widerspricht den Grundfesten des kirchlichen Lebens und untergrabt die
Konzepte der Gnade, der Sakramente und der apostolischen Sukzession.

Ilch mdchte aber noch einmal betonen: Wir winschen und beten, dass es innerhalb der Grenzen
unseres Landes eine einzige Kirche gibt, und zwar genau die Kirche, die von Christus dem Erléser
gegrundet wurde, fir die das Gebot der Liebe der Eckpfeiler ist und die kanonischen Normen das
wichtigste Instrument zur Losung sowohl einfacher als auch komplexer Fragen darstellen.

- In der Ukraine ist ein Exarchat des Patriarchats von Konstantinopel tatig. Besitzt es
Einfluss? Konnte es sich zu einem Zentrum entwickeln, das jene orthodoxen Hierarchen und
Glaubigen vereint, die unter keinen Umstanden zur ,OCU“ konvertieren wollen? Wie
realistisch ist die Wiederaufnahme der Kirchengemeinschaft zwischen der Ukrainischen
Orthodoxen Kirche und dem Patriarchat von Konstantinopel?

- Zun&chst einmal ist es wichtig, einen grundlegenden Grundsatz festzuhalten: Es gibt in der Ukraine
nur eine kanonische orthodoxe Kirche - die Ukrainische Orthodoxe Kirche. Sie allein besitzt eine
ununterbrochene apostolische Sukzession, eine kanonische Hierarchie, die Flille des sakramentalen
Lebens und historische Wurzeln im Leben des orthodoxen Volkes der Ukraine. In diesem Sinne ist nur
die Ukrainische Orthodoxe Kirche in der Lage, die Glaubigen wahrhaft zu vereinen - nicht auf
administrativer, sondern auf eucharistischer Ebene, in Christus und in der Gnade des Heiligen Geistes.

Das Exarchat des Patriarchats von Konstantinopel in der Ukraine ist weder einflussreich noch
unabhdngig. Seine Existenz ist vielmehr unterstitzend und repréasentativ. Daher ist die Vorstellung, das
Exarchat kdnne eine Art alternatives ,Vereinigungszentrum® fir orthodoxe Hierarchen und Glaubige
werden, die die Orthodoxe Kirche der Ukraine (OCU) nicht anerkennen, mit der orthodoxen
Ekklesiologie unvereinbar. In der Orthodoxie eint nicht die Struktur an sich oder die Zugehdrigkeit zu
einer Jurisdiktion, sondern die Treue zur kanonischen Kirche, in der der apostolische Glaube, die
Kanones und die eucharistische Einheit bewahrt werden. Ohne diese kann kein neues ,,Zentrum®
entstehen.

Hinsichtlich der Frage einer moglichen Wiederaufnahme der Kirchengemeinschaft zwischen der
Ukrainischen Orthodoxen Kirche und dem Patriarchat von Konstantinopel ist festzuhalten, dass die
Kirche grundsatzlich stets auf Frieden und die Wiederherstellung der Kirchengemeinschaft hofft, da
Spaltungen eine Wunde im Leib Christi darstellen. Eine solche Wiederaufnahme kann jedoch nur auf
der Grundlage kanonischer Wahrheit und nicht durch das Ignorieren bestehender Versté3e gegen die
kirchliche Ordnung realistisch sein. Eine wahre Wiederherstellung der Kirchengemeinschaft ist nur
maoglich, wenn die Ukrainische Orthodoxe Kirche als die alleinige kanonische Kirche in der Ukraine
anerkannt wird, jegliche Unterstiitzung schismatischer Strukturen abgelehnt wird und eine Riickkehr zu
einer gesamitkirchlichen, konziliaren Losung der Fragen erfolgt, die die Fllle der universalen Orthodoxie
betreffen. Ohne dies werden duBere Formen der ,Koexistenz* oder ,Parallelzentren® nicht zu einem
echten Frieden in der Kirche fuhren.

- Was halten Sie von dem angekiindigten Papstbesuch in Kiew? Wird dieser mogliche
Besuch die Bemihungen um die Griindung einer Union in der Ukraine intensivieren?



- Um diese Frage zu beantworten, ist es entscheidend, die Position des Papstes selbst zu
berlcksichtigen. Er hat wiederholt betont, dass er seinen moglichen Besuch in Kiew ausschlieBlich mit
dem Ende des Krieges und der Rickkehr des Friedens verbindet. Es geht also nicht um unmittelbare
praktische Schritte, sondern um einen hypothetischen Besuch, den der Papst selbst in erster Linie
humanitar und symbolisch versteht - als Geste der Unterstltzung fur die leidende Bevoélkerung und als
Aufruf zu einem Ende der Gewalt.

Aus orthodoxer Sicht kann ein Besuch des Oberhaupts der rémisch-katholischen Kirche in einem
Gebiet mit traditionell orthodoxer Prasenz nicht neutral betrachtet werden, da die Geschichte zeigt, dass
unierte Angelegenheiten stets mit Leid, Spaltungen und schwerwiegenden ekklesiologischen und
theologischen Widersprichen verbunden waren. Diese Erinnerung ist lebendig und darf nicht ignoriert
werden.

Es ist wichtig zu betonen, dass die Orthodoxe Kirche die Union als Weg zur Einheit grundsatzlich
ablehnt, da wahre Einheit nur in der Wahrheit des Glaubens mdglich ist, nicht durch die Unterordnung
einer kirchlichen Tradition unter eine andere. Dies wurde wiederholt auf gesamtkirchlicher Ebene, auch
im orthodox-katholischen Dialog, bekraftigt. Im Ubrigen wurde genau dieser Ansatz in der
Abschlusserkldrung des Treffens zwischen Seiner Heiligkeit Patriarch Kyrill und Papst Franziskus 2016
in Kuba erklart. Einheit kann nicht auf der Aushdhlung von Dogma und Ekklesiologie beruhen. Die
Kirche ist aufgerufen, wachsam zu sein und den Glauben zu bewahren, gleichzeitig aber nicht Angsten
und Geruchten zu erliegen. Wie der Apostel lehrt: ,Prift alles, das Gute behaltet! (1 Thessalonicher
5,21).

Letztlich entscheidet sich das Schicksal der Orthodoxie in der Ukraine nicht durch Besuche oder
diplomatische Gesten, sondern durch die Treue zur Kirche und zu Christus, durch die Bewahrung der
kanonischen Ordnung und ein lebendiges, von Gnade erfllltes Leben. Dies, und nicht irgendeine Form
der Union, bleibt der wahre Weg der Kirche.


http://www.tcpdf.org

