
ABTEILUNG FÜR KIRCHLICHE AUSSENBEZIEHUNGEN
des Moskauer Patriarchats

Metropolit Antonius von Boryspil und Brovary:
Der Schutz heiliger Stätten und der Rechte
der Gläubigen ist eine Form des Bekenntnisses

Der Kommunikationsdienst der Abteilung für kirchliche Außenbeziehungen, 29. Dezember 2025.
Metropolit Antonius von Boryspil und Brovary, Administrator der ukrainisch-orthodoxen Kirche, gab
dem serbischen Portal „Zhivot Tskve“ („Leben der Kirche“) ein Interview, in dem er Fragen zur
Situation der kanonischen Kirche in der Ukraine beantwortete.

- Eure Eminenz, ich danke Ihnen für Ihre Bereitschaft, unserem Portal ein Interview zu geben.
Erste Frage: Wie ist die aktuelle Lage hinsichtlich des drohenden vollständigen Verbots der
ukrainisch-orthodoxen Kirche und des damit verbundenen Verlusts ihrer Kirchen und ihres
Eigentums?

- Das Verbot der ukrainisch-orthodoxen Kirche schreitet leider weiter voran, und wir sollten nicht
erwarten, dass dieses Thema bald von der Tagesordnung verschwindet, trotz seiner Absurdität und der
Widersprüche zur aktuellen Verfassung der Ukraine, anderen Gesetzen und internationalem Recht. Drei
Anhörungen in diesem Verfahren haben bereits stattgefunden, die nächste ist für den 24. Februar 2026
angesetzt. Darüber hinaus werden in mehreren Regionen Versuche unternommen, die Aktivitäten der
ukrainisch-orthodoxen Kirche auf lokaler Ebene einzuschränken sowie Kirchen und Klosteranlagen zu
beschlagnahmen und anschließend anderen Konfessionen zu übertragen.

https://zivotcrkve.rs/blog/mitropolit-antonije-pakanich-odbrana-svetina-i-prava-vernika-je-oblik-ispovednishtva-intervju


 Es gibt auch Fälle von rechtlichem und administrativem Druck auf unsere Gemeinden in Bezug auf
Eigentum und die Registrierung religiöser Organisationen. Man hält nicht einmal mehr fingierte Treffen
ab, um den „Übergang“ zur „OCU“ zu vollziehen, sondern registriert einfach heimlich eine Kirche oder
anderes kirchliches Eigentum auf diese Konfession um. Die neuen „Eigentümer“ wenden sich dann an
unseren Pfarrer und teilen ihm mit, dass die Kirche nicht mehr uns gehört. Unterdessen setzen
staatliche Sicherheitskräfte diese Entscheidung durch. Genau so werden die sogenannten „freien
Übergänge“ unserer Pfarreien zur „OCU“ durchgeführt, von denen die Sprecher dieser Konfession so
begeistert sprechen.

 Gleichzeitig muss beachtet werden, dass die Frage eines vollständigen und allgemeinen Verbots der
ukrainisch-orthodoxen Kirche sowohl rechtlich als auch praktisch äußerst komplex bleibt, da es sich um
eine riesige Religionsgemeinschaft mit Millionen von Gläubigen, Tausenden von Gemeinden, Klöstern
und Geistlichen handelt. Jeder Versuch eines totalen Verbots zieht unweigerlich rechtliche, soziale und
humanitäre Konsequenzen nach sich. Die Erfahrung zeigt, dass selbst nach der Besetzung einer Kirche
die Gemeindemitglieder und Priester der ukrainisch-orthodoxen Kirche treu bleiben. Für die
Gottesdienste sind sie gezwungen, sich in Wohnungen oder anderen geeigneten Räumlichkeiten zu
versammeln. Leider sind die besetzten Kirchen meist leer, da die Besetzer nie die Absicht hatten, die
Gottesdienste zu besuchen. Für sie war es eine politische Aktion: manchmal aus Überzeugung, häufiger
jedoch aus finanziellen Gründen.

 Aus kirchlicher Sicht ist es wichtig, das Wichtigste zu betonen: Die Kirche ist nicht gleichzusetzen mit
Besitz und Gebäuden. Kirchen und Klöster sind zwar ein bedeutendes sakrales Gut und ein historisches
Erbe, doch die Kirche selbst lebt vor allem in der Eucharistie, im Glauben und in der Gemeinschaft der
Gläubigen. Die Geschichte kennt viele Beispiele von Kirchen, die ihre Kirchen verloren haben, ohne
jemals aufzuhören, Kirche zu sein. Gleichzeitig ist die Verteidigung sakraler Gegenstände und der
legitimen Rechte der Gläubigen kein politischer Kampf, sondern ein friedliches, rechtmäßiges und
christliches Bekenntnis. Die Kirche hat solche Zeiten schon erlebt. Deshalb sind die Worte des Apostels
heute besonders relevant: „Wir sind traurig und doch immer fröhlich; wir sind arm und machen doch
viele reich; wir haben nichts und doch besitzen wir alles“ (2 Kor 6,10).

 Letztlich liegt das Schicksal der Kirche in Gottes Händen, und keine äußeren Widrigkeiten können den
Leib Christi zerstören. Angesichts von Prüfungen ist die Kirche aufgerufen, nicht zu fürchten, sondern
treu zu bleiben und dem Herrn zu vertrauen, der gesagt hat: „Ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende
der Welt“ (Matthäus 28,20).

-  Wir haben wiederholt von der Besetzung ukrainisch-orthodoxer Kirchen durch Anhänger
der vom Patriarchat von Konstantinopel anerkannten „Orthodoxen Kirche der Ukraine“
gelesen. Diese Übergriffe gehen mit Übergriffen auf Gläubige und der Schändung heiliger
Stätten einher. In Tscherkassy beispielsweise wurde der amtierende Bischof bei einem
Angriff beinahe getötet. Hat die ukrainisch-orthodoxe Kirche in dieser ganzen Zeit der
Gesetzlosigkeit irgendein Signal aus Konstantinopel erhalten, dass das Patriarchat die
Besetzungen verurteilt und bereit ist, alles zu unternehmen, um die illegalen Aktionen der
„OCU“-Anhänger zu stoppen?

- Bislang sind uns keine öffentlichen, offiziellen oder eindeutigen Stellungnahmen des Patriarchats von
Konstantinopel bekannt, die die Besetzung ukrainisch-orthodoxer Kirchen, Gewalt gegen Gläubige, die
Schändung heiliger Stätten oder Angriffe auf Bischöfe und Geistliche direkt und klar verurteilen. Auch
haben wir keine Aufrufe an die Unterstützer der OCU vernommen, diese Aktionen unverzüglich
einzustellen und die kirchenrechtliche und weltliche Ordnung aufrechtzuerhalten.

 Dieses Schweigen wird von unseren Gläubigen als zutiefst schmerzlich und verlockend empfunden, da



Gewalt, Zwang und die Besetzung heiliger Stätten im Bewusstsein der Kirche mit dem Geist des
authentischen Christentums unvereinbar sind. Die Kirchenväter lehrten unmissverständlich, dass die
Wahrheit der Kirche nicht durch Gewalt etabliert wird und Gnade nicht durch Gesetzlosigkeit wirken
kann. So schrieb der heilige Johannes Chrysostomus: „Die Kirche bedarf keiner Gewalt, denn die
Wahrheit ist in sich mächtig.“

 Es ist wichtig zu betonen, dass die Verantwortung für konkrete Straftaten in erster Linie bei den Tätern
liegt und dass weder kirchliche noch politische Entscheidungen Schläge, Bedrohungen oder die
Schändung von Kirchen rechtfertigen können. Schweigen oder das Fehlen einer klaren moralischen
Beurteilung seitens der Kirchenoberen, ungeachtet ihrer Motive, entbindet niemanden von der
persönlichen Verantwortung vor Gott.

 In dieser Situation wählte die ukrainisch-orthodoxe Kirche den Weg der Geduld und des Gebets. Sie
begegnete dem Bösen nicht mit Bösem, sondern bezeugte Christus weiterhin nicht mit Gewalt, sondern
durch Treue – ganz im Sinne des Evangeliums und der Heiligen Väter. Wie der heilige Maximus der
Bekenner sagte: „Die Wahrheit triumphiert nicht, wenn sie ihren Gegner besiegt, sondern wenn die
Liebe bestehen bleibt.“

- Griechische Medien berichten, dass eine mögliche Lösung für die Kirchenkrise in der
Ukraine die Vereinigung der ukrainisch-orthodoxen Kirche und der „OCU“ sein könnte. Wie
realistisch ist dieses Szenario?

- „Wir alle sind zutiefst bestürzt und leiden unter der Spaltung der orthodoxen Gesellschaft in unserem
Land. Das kirchliche Leben hat jedoch seine eigenen Gesetze, die bei der Lösung aller auftretenden
Probleme im Vordergrund stehen müssen. Der Versuch, die Frage der Vereinigung zwischen der
Ukrainischen Orthodoxen Kirche und der „OCU“ zu erörtern, erfordert einen Ansatz, der weniger
politisch oder rational, sondern vor allem kirchlich, kanonisch und spirituell ist.“

 In der orthodoxen Theologie und kirchlichen Praxis ist die Vereinigung der Kirchen kein administrativer
Akt oder eine Verschmelzung von Strukturen, sondern vielmehr die Herausbildung einer wahren Einheit
im Geist und in der Wahrheit, basierend auf der Gemeinschaft in den heiligen Sakramenten, der
Anerkennung kanonischer Grundlagen und der gegenseitigen Liebe in Christus.

 Bei der Beantwortung dieser Frage ist es wichtig, sofort die korrekte kirchliche Perspektive darzulegen,
da in säkularen und sogar kirchlichen öffentlichen Diskussionen oft Konzepte verwechselt werden, die
im orthodoxen Denken grundlegend verschieden sind. In der Orthodoxie ist die Vereinigung nur durch
die Wiederherstellung der kanonischen und eucharistischen Einheit möglich, nicht durch einen
Kompromiss zwischen religiösen Strukturen oder eine administrative Fusion von Organisationen. Die
Kirche ist kein Vertragsverhältnis, sondern der Leib Christi, der durch die Gnade des Heiligen Geistes
lebt. Daher muss Folgendes klargestellt werden: Vereinigung ist nur auf kanonischer Grundlage
möglich. Die Kirchengeschichte bezeugt, dass jede echte Wiedervereinigung durch die Rückkehr zur
kanonischen Gemeinschaft, die Wiederherstellung der apostolischen Sukzession und die Buße für
kirchliche Spaltungen und Verfehlungen erfolgte. Ohne dies können wir nur von einer äußerlichen
Übereinkunft sprechen, nicht von kirchlicher Einheit.

 Aus kirchenrechtlicher Sicht entstand die „OCU“ außerhalb der kanonischen Ordnung, ohne legitime
apostolische Sukzession und auf der Grundlage zuvor verurteilter schismatischer Strukturen. Ich
möchte nochmals betonen, dass die sogenannte „Ukrainische Orthodoxe Kirche des Kiewer
Patriarchats“ und die „Ukrainische Autokephale Kirche“, die sich zur „OCU“ vereinigten, bis 2018 von
allen orthodoxen Ortskirchen, einschließlich des Patriarchats von Konstantinopel, als schismatisch
betrachtet wurden. Es wurden keine Maßnahmen ergriffen, die dem Geist und der Tradition der



Rückführung von Schismatikern in die Kirche entsprochen hätten und die das kirchenrechtliche Gebot
erfüllten. Stattdessen wurde das Schisma legalisiert, nicht geheilt. Daher ist die Rede von einer
„Vereinigung der beiden Kirchen“ im streng orthodoxen Sinne unzutreffend, da die Kirche sich nicht mit
etwas vereinigen kann, das nicht zu ihrem kanonischen und sakramentalen Wesen gehört.

 Die Art und Weise, wie die Vereinigung in den Medien mitunter diskutiert wird – als Kompromiss oder
gegenseitige Anerkennung ohne kanonische Lösung –, ist für die Orthodoxe Kirche daher weder tragbar
noch annehmbar. Sie widerspricht den Grundfesten des kirchlichen Lebens und untergräbt die
Konzepte der Gnade, der Sakramente und der apostolischen Sukzession.

 Ich möchte aber noch einmal betonen: Wir wünschen und beten, dass es innerhalb der Grenzen
unseres Landes eine einzige Kirche gibt, und zwar genau die Kirche, die von Christus dem Erlöser
gegründet wurde, für die das Gebot der Liebe der Eckpfeiler ist und die kanonischen Normen das
wichtigste Instrument zur Lösung sowohl einfacher als auch komplexer Fragen darstellen.

- In der Ukraine ist ein Exarchat des Patriarchats von Konstantinopel tätig. Besitzt es
Einfluss? Könnte es sich zu einem Zentrum entwickeln, das jene orthodoxen Hierarchen und
Gläubigen vereint, die unter keinen Umständen zur „OCU“ konvertieren wollen? Wie
realistisch ist die Wiederaufnahme der Kirchengemeinschaft zwischen der Ukrainischen
Orthodoxen Kirche und dem Patriarchat von Konstantinopel?

- Zunächst einmal ist es wichtig, einen grundlegenden Grundsatz festzuhalten: Es gibt in der Ukraine
nur eine kanonische orthodoxe Kirche – die Ukrainische Orthodoxe Kirche. Sie allein besitzt eine
ununterbrochene apostolische Sukzession, eine kanonische Hierarchie, die Fülle des sakramentalen
Lebens und historische Wurzeln im Leben des orthodoxen Volkes der Ukraine. In diesem Sinne ist nur
die Ukrainische Orthodoxe Kirche in der Lage, die Gläubigen wahrhaft zu vereinen – nicht auf
administrativer, sondern auf eucharistischer Ebene, in Christus und in der Gnade des Heiligen Geistes.

 Das Exarchat des Patriarchats von Konstantinopel in der Ukraine ist weder einflussreich noch
unabhängig. Seine Existenz ist vielmehr unterstützend und repräsentativ. Daher ist die Vorstellung, das
Exarchat könne eine Art alternatives „Vereinigungszentrum“ für orthodoxe Hierarchen und Gläubige
werden, die die Orthodoxe Kirche der Ukraine (OCU) nicht anerkennen, mit der orthodoxen
Ekklesiologie unvereinbar. In der Orthodoxie eint nicht die Struktur an sich oder die Zugehörigkeit zu
einer Jurisdiktion, sondern die Treue zur kanonischen Kirche, in der der apostolische Glaube, die
Kanones und die eucharistische Einheit bewahrt werden. Ohne diese kann kein neues „Zentrum“
entstehen.
 Hinsichtlich der Frage einer möglichen Wiederaufnahme der Kirchengemeinschaft zwischen der
Ukrainischen Orthodoxen Kirche und dem Patriarchat von Konstantinopel ist festzuhalten, dass die
Kirche grundsätzlich stets auf Frieden und die Wiederherstellung der Kirchengemeinschaft hofft, da
Spaltungen eine Wunde im Leib Christi darstellen. Eine solche Wiederaufnahme kann jedoch nur auf
der Grundlage kanonischer Wahrheit und nicht durch das Ignorieren bestehender Verstöße gegen die
kirchliche Ordnung realistisch sein. Eine wahre Wiederherstellung der Kirchengemeinschaft ist nur
möglich, wenn die Ukrainische Orthodoxe Kirche als die alleinige kanonische Kirche in der Ukraine
anerkannt wird, jegliche Unterstützung schismatischer Strukturen abgelehnt wird und eine Rückkehr zu
einer gesamtkirchlichen, konziliaren Lösung der Fragen erfolgt, die die Fülle der universalen Orthodoxie
betreffen. Ohne dies werden äußere Formen der „Koexistenz“ oder „Parallelzentren“ nicht zu einem
echten Frieden in der Kirche führen.

-  Was halten Sie von dem angekündigten Papstbesuch in Kiew? Wird dieser mögliche
Besuch die Bemühungen um die Gründung einer Union in der Ukraine intensivieren?



- Um diese Frage zu beantworten, ist es entscheidend, die Position des Papstes selbst zu
berücksichtigen. Er hat wiederholt betont, dass er seinen möglichen Besuch in Kiew ausschließlich mit
dem Ende des Krieges und der Rückkehr des Friedens verbindet. Es geht also nicht um unmittelbare
praktische Schritte, sondern um einen hypothetischen Besuch, den der Papst selbst in erster Linie
humanitär und symbolisch versteht – als Geste der Unterstützung für die leidende Bevölkerung und als
Aufruf zu einem Ende der Gewalt.

 Aus orthodoxer Sicht kann ein Besuch des Oberhaupts der römisch-katholischen Kirche in einem
Gebiet mit traditionell orthodoxer Präsenz nicht neutral betrachtet werden, da die Geschichte zeigt, dass
unierte Angelegenheiten stets mit Leid, Spaltungen und schwerwiegenden ekklesiologischen und
theologischen Widersprüchen verbunden waren. Diese Erinnerung ist lebendig und darf nicht ignoriert
werden.

 Es ist wichtig zu betonen, dass die Orthodoxe Kirche die Union als Weg zur Einheit grundsätzlich
ablehnt, da wahre Einheit nur in der Wahrheit des Glaubens möglich ist, nicht durch die Unterordnung
einer kirchlichen Tradition unter eine andere. Dies wurde wiederholt auf gesamtkirchlicher Ebene, auch
im orthodox-katholischen Dialog, bekräftigt. Im Übrigen wurde genau dieser Ansatz in der
Abschlusserklärung des Treffens zwischen Seiner Heiligkeit Patriarch Kyrill und Papst Franziskus 2016
in Kuba erklärt. Einheit kann nicht auf der Aushöhlung von Dogma und Ekklesiologie beruhen. Die
Kirche ist aufgerufen, wachsam zu sein und den Glauben zu bewahren, gleichzeitig aber nicht Ängsten
und Gerüchten zu erliegen. Wie der Apostel lehrt: „Prüft alles, das Gute behaltet!“ (1 Thessalonicher
5,21).

 Letztlich entscheidet sich das Schicksal der Orthodoxie in der Ukraine nicht durch Besuche oder
diplomatische Gesten, sondern durch die Treue zur Kirche und zu Christus, durch die Bewahrung der
kanonischen Ordnung und ein lebendiges, von Gnade erfülltes Leben. Dies, und nicht irgendeine Form
der Union, bleibt der wahre Weg der Kirche.

Quelle: https://mospat.ru/de/news/93896/

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

